BARATARIA

Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales

N°9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825, e-ISSN: 2172-3184
DOI: http://dx.doi.org/10.20932/barataria.v0i9.178

LA PERSPECTIVA DE GENERO

GENDERS PERSPECTIVE

Ignasi Brunet Icart
Universidad Rovira i Virgili, Tarragona. Espafia/Spain
ignasi.brunet@urv.cat

Recibido/Received: 18/02/08
Aceptado/Accepted: 18/06/08

RESUMEN

Este articulo tiene por objetivo exponer como los procesos de pobreza y exclusion social de
las mujeres y de los hombres hay que analizarlos desde la perspectiva de género.
Perspectiva que permite explicar de qué forma la posicion econémica de las mujeres viene
determinada por la division sexual del trabajo, y se explica gracias a la existencia del orden
patriarcal, al sistema de dominacién masculina en el que hombres y mujeres son definidos
como seres humanos diferentes, cada uno de ellos con sus propias oportunidades, roles y
responsabilidades.

PALABRAS CLAVE
Género, patriarcado, sexualidad, pobreza.

ABSTRACT

This article takes as a target to exhibit how the processes of poverty and of social exclusion
of the women and of the men it is necessary to analyze from the perspective of genre.
Perspective that allows to explain how the economic position of the women comes
determined by the sexual division of the work, and that is explained thanks to the existence
of the patriarchal order, the system of masculine domination in which men and women are
defined as human different beings, each of them with their own opportunities, rolls and
responsibilities.

KEYWORDS
Gender, patriarchy, sexuality, poverty.

1. INTRODUCCION

Las diversas medidas historicas de la pobreza han pasado por encima de los
procesos de pobreza y de exclusion social de las mujeres y de los hombres hay que
analizarlos de forma diferenciada, pero no de forma separada, perdiendo asi la


mailto:ibic@fcee.urv.es

16 Ignasi Brunet Icart

observacion mas general sobre el modo en que el género es construido en y
funcionalmente para el sistema capitalista (Tortosa, 1993, 2001; Boserup, 1993;
Kabeer, 1997, 1998). La variable género ha permitido al feminismo desarrollar un
analisis explicativo-diagnostico de la situacion de las mujeres a través de la
historia, la cultura y las sociedades. El feminismo, como teoria critica que se
inserta en la tradicion de las teorias criticas de la sociedad, constituye, por otro
lado, “un referente necesario si no se quiere tener una vision distorsionada del
mundo ni una autoconciencia sesgada de nuestra especie” (Amords y De Miguel,
2007¢:21). Una teoria que es el marco de un movimiento social y politico cuyo
objetivo es el reconocimiento de los derechos de las mujeres como parte
inalienable, integral e indivisible de los derechos humanos universales (Folguera,
2006a), y que exige “la autodesignacion de las propias mujeres en el plano tedrico
y la autodesignacion de espacios que le es correlativa en el practico” (Amoros,
2006:226). Exigencia que tendra importantes consecuencias al poner de manifiesto
el caracter artificial de “lo femenino”, y el descubrimiento de la realidad del
patriarcado. La elaboracion de este constructo discursivo va a explicar la
sistematicamente fraudulenta usurpacion de lo universal por parte de una
particularidad, la constituida por el conjunto de quienes detentan el poder.
Usurpacion que Friedan (1974) denuncié en “La mistica de la feminidad”,
expresion que alude “a una concepcion esencialista de la feminidad segun la cual
las mujeres tendrian una naturaleza especial y consustancial que s6lo se puede
desarrollar plenamente en la pasividad sexual, en el sometimiento al varon y en
consagrarse amorosamente a la crianza de los hijos” (Perona, 2007:21).

La reflexion antipatriarcal del feminismo va a poner de manifiesto de
forma consciente que las bases mismas de la vindicacion femenina se encuentran
en el solapamiento de lo masculino con lo genéricamente humano. El
planteamiento mismo de la vindicacién estd en que la impostacion de la
universalidad produce discriminacion, y si el feminismo lo ha denunciado, es
porque en la base misma de su formulacion habia un vicio de origen: la adscripcion
de las mujeres a la esfera privada —doméstica-. Esta adscripcion es el mecanismo
por el que se consuma la exclusion de las mujeres de las promesas ilustradas de
igualdad y libertad. Fuera de lo publico no habia ni razén, ni ciudadania, ni
igualdad, ni legalidad, ni reconocimiento de los otros (Pateman, 1995). De este
modo, en la modernidad “las dos esferas se constituyen con logicas y simbolicas
contrapuestas y, frente a una supuesta complementariedad de identidades y
funciones, aparecen rigidamente separadas y jerarquizadas. El discurso tedrico de
la modernidad y las nuevas producciones cientificas se encargaran de legitimar este
orden social a través de la ideologia de la naturaleza diferente y complementaria de
los sexos que se convirtio, tanto desde la filosofia como desde las nuevas ciencias
sociales, en la ideologia legitimadora de estos dos espacios ¢ identidades” (Amords
y De Miguel, 2007¢:65).

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 17

En este articulo se expone la perspectiva de género desarrollada por el
pensamiento feminista; perspectiva que hay que tener en cuenta para el analisis de
la pobreza y la exclusion social. En el contexto de la generizacion de los conceptos
de pobreza y exclusion social, se destacan dos aproximaciones: La primera, orienta
su estudio a la feminizacién de la pobreza, que hizo fortuna a finales de la década
de los 90 y que sigue utilizandose en la actualidad en investigaciones de ambito
internacional (Lopez Larrea, 1989; Allo y Harcourt, 1997; PNUD, 1995; Andersen
y Larsen, 1998; Marcoux, 1998; Martinez, 2001). Se trata de una perspectiva que
defiende que las mujeres son mas pobres que los hombres, y el concepto de
feminizacion se utiliza para indicar que la pobreza tiene una mayor incidencia en la
mujer que en el hombre, o que la pobreza de las mujeres es mas severa que la de
los hombres, o que la incidencia sobre las mujeres estd creciendo en comparacion
con los hombres. Pero, la expresion feminizacion de la pobreza no deja de ser una
féormula vacia ya que se la formula como si tuviera un contenido suficiente y
reconocido, y Unicamente sefiala que la proporcion de mujeres sobre el total de
pobres ha aumentado; la segunda, orienta su estudio a la relacion entre el proceso
de empobrecimiento y exclusion y el género. Se trata de ver que las mujeres son
pobres en tanto que esta situacion esta condicionada, entre otras variables, por el
género, en otras palabras, la experiencia de la pobreza y exclusion esta
condicionada por las identidades de género. Esto significa que hombres y mujeres
son definidos como seres humanos diferentes, cada uno de ellos con sus propias
oportunidades, roles y responsabilidades. Y ello tiene que ver con la division del
trabajo, que es fundamentalmente division sexual, observable no Ginicamente en el
vinculo entre la feminizacion de la fuerza de trabajo y el empeoramiento de las
condiciones de trabajo (Beneria, 1992), sino también en el contenido y las
condiciones de trabajo de hoy (Maruani, 2002, 2007; Maruani et al., 2000;
Carrasco et al., 2003, 2004; Castafio et al., 1999).

2. GENERO Y PATRIARCADO

Con la constitucion del término gramatical género como categoria
analitica, el feminismo logr6é un lugar de legitimidad académica (Posada, 1998,
2002; Lauretis, 2000; Benhabib, 1990). Una categoria que surgié en un momento
de gran turbulencia epistemologica y que supuso “un debate en el que unos afirman
la transparencia de los hechos y otros insisten en que la realidad es construida. En
el espacio abierto por este debate y desde el lado de la critica de la ciencia,
desarrollada por las humanidades, asi como de la critica al empirismo y al
humanismo hecha por los post-estructuralistas, las feministas han comenzado a
tener no s6lo voz propia sino también aliados académicos y politicos” (Scott,
1984:32) en la tematizacion del patriarcado como matriz que configura la
identidad, asi como la insercion en lo real de hombres y mujeres. Especificamente,
mediante esta categoria el feminismo se percatd que aunque el capitalismo necesita

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



18 Ignasi Brunet Icart

a “alguien” que se quede en la esfera privada y compre todo lo que el mercado
ofrece para esta esfera, no necesita que ese “alguien” sea precisamente las mujeres;
quién sea ese ‘“alguien” es algo que la estructura del capitalismo deja
indeterminado. El que esa variable se llene con las mujeres es algo que solo se
explica gracias a la existencia del orden patriarcal (Perona, 2007). Un orden que,
segin Jonasdottir (1993), se sostiene hoy fundamentalmente por ‘“relaciones
sexuales libres” (no por las forzadas o por la violencia sexual) que se establecen
entre hombres y mujeres. En su tesis politica “El poder del amor. ;Le interesa el
sexo a la democracia?”, Jonasdottir (1993) argumenta que en la actualidad el
patriarcado se sostiene en las condiciones politicas del amor, y define el amor
como practicas de relacion sociosexuales, y no sdlo como emociones que habitan
dentro de las personas. Su tesis es sobre el amor como poder humano, materialista,
alienable, y como practica social, basico para la reproduccion del patriarcado, y
que afecta a las condiciones de trabajo (productivo y reproductivo) de las mujeres;
condiciones que no son el resultado de un determinismo econémico, sino el fruto
de la conjuncion entre los requerimientos del sistema productivo y la oferta del
sistema reproductivo.

Para Jonasdottir (1993) las relaciones de subordinacién / dominio entre
hombre y mujeres se sitian, por mediacion de la practica del amor, en la esfera
reproductiva, en el plano de la familia, y se proyectan, después, sobre las relaciones
sociales fuera de la familia. Por ello no es posible apreciar el caracter del
patriarcado moderno sin el significado de la separacion entre la familia - lo
privado- y lo publico; separacion que supuso la privatizacion y psicologizacion de
la funcion materna mientras excluia a las madres del trabajo remunerado y, por
extension, del status de ciudadano, dado que la reclusion de las mujeres al plano de
lo privado supuso que se les privase de una serie de derechos consagrados como
universales (Puleo, 2007; Millet, 1995; Greer, 1985, 2000). Privacion en el sentido
de que el concepto de ciudadania ha sido definido desde la Optica masculina, y no
contempla la realidad especifica de las mujeres como sujetos de diferentes
derechos que los hombres, ya que “cuando a las mujeres se les niega la democracia
y los derechos humanos en la esfera privada, sus derechos humanos en la esfera
publica también se ven afectados” (Folguera, 2006a:88).

La exclusion de las mujeres del trabajo remunerado las recluyd al ambito
privado-familiar y, asi, durante los siglos XIX y XX se conformo y consolido el
modelo de mujer “ama de casa” y “madre amantisima” que realiza su actividad
cotidiana en el ambito de lo privado-familiar y coopera con un esposo que trabaja
fuera del hogar, siendo ambos mantenedores del grupo familiar. Hasta fechas muy
recientes, subraya Brullet (2004), ser una buena madre y esposa significaba atender
a los hijos en sus necesidades fisicas, psicologicas, emocionales y morales, marcar
pautas de vida cotidiana, realizar el seguimiento escolar, atender el hogar, al
marido y estar disponibles para cubrir las necesidades del grupo doméstico las
veinticuatro horas del dia. Ser padre significaba traer el dinero a casa y marcar la

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 19

ley dentro del hogar, aunque en la actualidad esta division sexual del trabajo se ha
modificado a partir de la incorporacion masiva de las mujeres al mercado de
trabajo. Incorporacion que ha impuesto la “doble presencia” de las mujeres (trabajo
remunerado y trabajo doméstico-familiar) (Picchio, 1992, 1999). Una “doble
presencia” condicionada por los modelos de conductas sociales considerados
adecuados para cada género, que dan cuenta de la segregacion de los empleos por
género. Segregacion que es el mecanismo primario que “en la sociedad capitalista
mantiene la superioridad de los hombres sobre las mujeres, porque impone salarios
bajos para las mujeres en el mercado de trabajo. Los salarios mas bajos mantienen
a las mujeres dependientes de los hombres porque las impulsa a casarse. Las
mujeres casadas deben realizar trabajos domésticos para sus maridos, de modo que
son los hombres los que disfrutan tanto de salarios mas altos como de la divisién
doméstica del trabajo. Esta division doméstica del trabajo, a su vez, actua
debilitando la posicion de las mujeres en el mercado de trabajo. Asi, el mercado de
trabajo perpetiia la division doméstica del trabajo y viceversa” (Hartmann,
1994:258). Y es que las mujeres llevamos “al ambito del trabajo las connotaciones
simbolicas del lugar que ocupamos en la estructura de la familia y, a su vez, se
traducen en nuestra situacion en la familia los efectos de la posicion devaluada en
que nos encontramos en el ambito del trabajo” (Amoros, 2006:377).

Este hecho explica que para Hartmann (1981) al patriarcado se le pueda
reconocer en las relaciones que los hombres mantienen con las mujeres dentro del
sistema capitalista; relaciones entre hombres y mujeres que no son casos aislados o
asuntos privados de pareja, sino que son relaciones sistémicas (Amords y De
Miguel, 2007¢) que se sostienen en la separacion entre lo publico y lo privado, y
que tienen “un origen liberal con la necesidad de la afirmaciéon de la familia
burguesa, que se perfila frente a la familia aristocratica del Antiguo Régimen y
debe diferenciarse asimismo de la incipiente clase obrera. Se crea la ideologia -y la
realidad- de las esferas separadas, los hombres para lo publico y las mujeres para lo
doméstico y la crianza de la prole. El feminismo no sélo revela esta separacion de
esferas sino la dialéctica entre ambas. Para que pueda existir, ese dominio publico
de los derechos tiene que descansar sobre la negacion de los mismos para las
mujeres; el mundo de la produccion necesita para sobrevivir de unos servicios para
reproducirse, y éstos se hallan encomendados a las mujeres, reinas de Ia
domesticidad” (Osborne, 2007:214).

El significado de la separacion publico/privado se vuelve claro, para
Pateman (1995), cuando se pone en el contexto del contrato sexual, de la division
sexual entre las esferas publica y privada. El perfil de género de las teorias del
contrato social estd en que éste ha sido construido a partir de la diferencia sexual,
que marca la linea divisoria entre libertad -plano publico- y subordinacion -plano
privado-. Pateman presenta el contrato social como un pacto patriarcal por el que
los varones generan vida politica a la vez que pactan mediante un contrato sexual
los términos de su control sobre las mujeres. Contrato sexual por el que mediante la

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



20 Ignasi Brunet Icart

fraternidad, los varones se constituyen como “maridos”, “trabajadores” y
“ciudadanos”, y relegan a la esfera privada, al espacio de la naturaleza, a las
mujeres, y del que derivan de manera “natural” determinadas tareas,
responsabilidades y comportamientos. Por consiguiente, es la division sexual del
trabajo lo que explica las desigualdades y los problemas de acceso a la esfera
publica de las mujeres en el mundo contemporaneo. De ahi que para Jonasdottir
(1993) es la utilidad del sexo femenino en el orden politico moderno lo que
constituye el argumento base del orden patriarcal actual, al ser la sexualidad una
construccion politica, un campo de poder independiente de las determinaciones
socio-econdmicas, pero no por ello, menos real y material (Hartmann, 1981).

Jonasdottir (1993) argumenta que la organizacion de la sexualidad en
nuestras sociedades, en las que los hombres ejercen la autoridad que les da el
“poder del amor” (explotando la necesidad que la mujer tiene de amar y ser amada)
es el vector de opresion mas importante en las mujeres de hoy, desplazando el
trabajo y las determinaciones econdmicas del protagonismo que le otorga el
marxismo (Molina, 2000, 2007; Hartmann, 1981, 1994; Amoros, 2006; Barry,
1987, 1994, 2007). En todo caso, la historia del contrato sexual de Pateman
muestra cémo la diferencia sexual, como diferencia politica, sustenta el
patriarcado, y que Amoros (2005a, 2005b, 2006) define, siguiendo a Hartmann
(1994), como un conjunto de pactos interclasistas entre varones, tales que les
permiten tener bajo su control a las mujeres. En la medida y en el nivel en que
estos pactos son operativamente eficaces, se afirma que el patriarcado existe.
Existencia sustentada en la adjudicacion diferencial de espacios, tareas, deseos,
derechos, obligaciones y prestigio (Molina, 1994a, 1994b, 2000; Maquieira,
2006b).

El patriarcado, como conjunto de pactos interclasistas entre varones, es un
orden genérico de poder (Lagarde, 1996), basado en un modo de dominacién de los
varones sobre las mujeres; un modo de dominacién que “refuerza el control
capitalista; y a su vez, los valores capitalistas, delimitan la definicion de lo que es
bueno para el patriarcado” (Hartmann, 1981, 27). El patriarcado, “como conjunto
de relaciones sociales entre los hombres, que tiene una base material, y que a través
de jerarquias, establece o crea interdependencias y solidaridad entre los hombres”
(Hartmann, 1981:14), permite que los hombres mantengan su poder, controlando el
“acceso de las mujeres a los recursos, controlando su fuerza de trabajo en lo
doméstico y restringiendo su sexualidad. Con ello sacan un provecho en términos
de servicios personales que les dispensa a ellos de realizar muchas tareas
desagradables, dentro y fuera de casa (como limpiar los bafios o servir cafés en las
oficinas), o bien en términos de servicios sexuales. En el patriarcado, en fin, se
trata de una apropiacion por parte de los hombres de algo que tienen las mujeres o
que hacen las mujeres, lo que las situa a ellas en unas relaciones de dominacién, en
un modo de produccion opresor e injusto” (Molina, 2007:172).

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 21

3. SEXO Y DIFERENCIA DE LO FEMENINO

Sobre la constatacion obvia del dimorfismo sexual de la especie humana se
ha construido, por una parte, el patriarcado o el sistema sexo-género que Benhabib
(1990) define como la constitucion simbolica y la interpretacion socio-historica de
las diferencias anatoémicas entre los sexos. El sistema de sexo-género es la red
mediante la cual las sociedades y las culturas reproducen a los individuos
incardinados, y los distintos sistemas de sexo-género histéricamente conocidos han
colaborado en la explotacion y opresion de las mujeres. El patriarcado o sistema
sexo-género otorga a los hombres el derecho de acceso sexual a los cuerpos de las
mujeres y el derecho de mando sobre el uso de los cuerpos de las mujeres. Un
derecho de acceso y mando apoyado en una construccion llamada sexo y que esta
tan culturalmente construida como el género (Lauretis, 1987, 2000). Como indica
Butler (1990, 2001a, 2001b), el sexo es ya una categoria dotada de género, y éste
es también el medio discursivo mediante el cual la “naturaleza sexuada” o “sexo
natural” se establece y se produce como prediscursivo, previo a lo social, una
superficie sobre la que acta lo social. Para Barry (2007:201), ser sexualizada por
lo social es verse “reducida al sexo corporal de una, o sea, las mujeres se reducen a
través de la adscripcion colectiva de conductas sexuales y de las caracteristicas que
las reducen a sus cuerpos, que las hacen inmanentes al sexo. La sexualizacion trata
al sexo como si tuviera vida propia, una vida localizada sobre y dentro del cuerpo
femenino”. Con la sexualizacion, concluye Barry (2007:202), se confiere a las
mujeres “una identidad colectiva (las mujeres son...) y se toman como un todo
indiferenciado, un grupo bioldgico constituido, fundamentalmente, por funciones
sexuales y reproductivas”.

Las mujeres son objetivadas para la procreacion de la especie y la
constitucion de la dictadura heterosexual. La heterosexualidad es una construccion
social y cultural que exacerba las diferencias “naturales”, biologicas y recrea asi el
género (Butler, 2001a, 2001b; Witting, 1981). Desde la perspectiva de Lauretis
(2000), la construccion cultural del sexo como género y la asimetria que caracteriza
en todas las culturas a los sistemas de sexo-género (aunque a cada uno de un modo
particular) se entienden como sistematicamente ligados a la organizacion de la
desigualdad social (Oliva, 2007). Para Lauretis (2000:9), si “las representaciones
de género son posiciones sociales que llevan consigo diferentes significados, el que
alguien sea representado y se represente a si mismo como varoén o mujer implica el
que asume la totalidad de los efectos de este significado”. Para Butler (2001a),
afirmar que hay una mujer o un hombre natural o bioldgico que después se
transforma en una mujer socialmente subordinada o en un hombre socialmente
supraordenado, implica apoyarse en una concepcion que entiende el sexo anterior a
la ley en el sentido de que no estd cultural ni politicamente determinado,
proporcionando asi la materia prima de lo social, por asi decirlo, que empieza a
tener significado s6lo mediante su sometimiento a las reglas de parentesco y

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



22 Ignasi Brunet Icart

EE AN 1Y

después de hacerlo. Sin embargo, la consideracion del “sexo como materia”, “sexo
como instrumento de significacion cultural” es una formacidon discursiva que
funciona como un fundamento naturalizado para la distincion naturaleza/ cultura y
para las estrategias de dominacion que esa distincion apoya. Pero, también, implica
caer en una lectura de lo natural como algo ajeno a lo histérico, a lo social.

Butler (2001a) define lo natural como un acontecer con lo social, con el
hacer de las personas, y en el sentido de que no hay mas naturaleza que la que
acontece con las personas, los seres humanos, de ahi que el sexo tal vez siempre
fue género, con la consecuencia de que la distincion entre sexo y género no existe
como tal. De hecho, los diferentes actos del género crean la idea de género y sin
estos actos, el género no existiria. En realidad, entender el sexo y la sexualidad
como algo anterior a la ley es en si la creacion de la ley. Al respecto, Foucault
(1984) mostr6 que estar sexuado significa estar sujeto a una serie de
reglamentaciones sociales y mantener que la ley dirige estas reglamentaciones
como formadoras del sexo, género, de los placeres y de los deseos. En el caso de
Butler (1990), los actos los sesgos y los deseos producen el efecto de que existe
una sustancia o nucleo interior, pero realmente actian en la superficie del cuerpo,
“mediante un juego de sugerencias significativas que nos hacen tomar la identidad
como principio organizador y como causa. Tales actos, gestos y practicas,
generalmente construidos, son preformativos en el sentido de que la esencia de la
identidad que parecen expresar se convierte en una fabricacion manufacturada y
sostenida mediante signos corporales y otros medios discursivos” (Oliva, 2007:31).

Por otra parte, sobre la constatacion del dimorfismo sexual emerge la
propuesta del feminismo cultural (Echols, 1983), y del feminismo de la diferencia
que defiende la existencia de una cultura propia y especifica para las mujeres, y
que su explotacion “esta basada en la diferencia sexual y solo por la diferencia
sexual puede resolverse” (Irigaray, 1994:9). Es mas, se afirma, sefiala Posada
(2007a, 2007b), que el encuentro entre una mujer y un hombre puede alcanzar una
dimension de universalidad si tiene lugar en la fidelidad de cada uno a su género.
Mas especificamente, “las mujeres necesitan una cultura adaptada a su naturaleza”
(Irigaray, 1994:69), dado que el ser humano es dos: lo masculino y lo femenino, el
orden masculino y el orden femenino (Muraro, 1992, 1994). El orden femenino es
el orden materno, que es el orden simbolico para las mujeres por excelencia y s6lo
en el reconocimiento de este orden es posible, para Muraro, la independencia
femenina. So6lo eso “nos permite independizarnos del orden masculino y jugar
desde otros parametros simbdlicos: desde el orden simbolico de la madre y de su
autoridad. Sin aceptarlos, se produce segun Muraro el desorden mas grande que
pone en duda la posibilidad misma de la libertad femenina” (Posada, 2001:311).

El feminismo cultural ecuaciona, entonces, la liberacion de las mujeres con
el desarrollo y la preservacion de una contracultura femenina, abogando por un
retorno a la familia tradicional como forma de proteger a las mujeres contra la
violencia masculina (Jeffreys, 1996; Dworkin, 1980, 1981). Un feminismo para el

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 23

que el “lugar” de la mujer en la especie es definido como el lugar de la
“naturaleza” (Amoroés, 1985). Y se declara la existencia de una esencia femenina,
de un principio femenino, definido como la consagracion de los llamados “valores
femeninos™ -a saber, dulzura, ternura y dedicacion a los demds- y la denigracién
absoluta de los “valores masculinos”. De esta forma, al interpretar la feminidad
como algo inmutable, “natural”, el feminismo cultural “asume que los hombres
constituyen el enemigo por el hecho de ser hombres mas que por el poder que un
sistema patriarcal les ofrece” (Echols, 1983:441). En cualquier caso, cuando el
feminismo cultural “elabora la idea de una superioridad de las mujeres y valora
negativamente las cualidades atribuidas a los varones, adopta una perspectiva
transhistorica porque la hace derivar de la maternidad y del amor maternal. Por
afladidura, una vision de esta clase comporta a menudo la creencia en un
matriarcado entendido, bien como lo que hemos perdido, bien como la utopia por
venir, 0 ambas cosas a la vez” (Osborne, 2007:236).

Esta explicacion subraya en exceso la rigidez del peso biologico (Harding,
1986, 1987), y hace derivar la “opresion de la mujer, no de la construccion del
género, sino de la supresion de la esencia femenina, esencia que, por el contrario,
se pretende perfilar por medio de un analisis radicalmente dicotomico del mundo.
A un principio masculino se opone un principio femenino, muy claro en el ambito
de la sexualidad” (Osborne, 2007:218). Una sexualidad dicotomizada, ya que se
tiene, por un lado, la sexualidad masculina, una sexualidad agresiva, irresponsable,
orientada genitalmente y potencialmente letal. Por otro lado, la sexualidad
femenina que se manifiesta de forma difusa, tierna, y se orienta a las relaciones
interpersonales. Y es que ser naturaleza y poseer la capacidad de ser madres
“comporta la posesion de las cualidades positivas, que inclinan en exclusiva a las
mujeres a la salvacion del planeta, pues para eso son moralmente superiores a los
varones”. De todo ello “se deduce la necesidad de una acentuacion de las
diferencias frente a las semejanzas entre los sexos, condenandose la
heterosexualidad por su connivencia con el mundo masculino y revelandose el
lesbianismo como la unica alternativa de vida no susceptible de contaminacion por
el varén” (Osborne, 2007:217).

En definitiva, sobre la constatacion del dimorfismo sexual se ha abierto una
confrontacion de perspectivas feministas antagonicas. Por un lado, el feminismo de
la igualdad, de raiz ilustrada. Un feminismo que denuncia “las diferencias de
género, porque entiende que lo masculino y lo femenino han sido el resultado de la
construccion de la razén patriarcal. Propone, en consecuencia, la superacion de los
géneros en una sociedad no-patriarcal de individuos. El feminismo de la igualdad
entiende que hoy sigue siendo posible la extension de esta reivindicacion ilustrada
a las mujeres y propone, por tanto, como uno de sus objetivos prioritarios,
desenmascarar cuanto de interés patriarcal hay en estas identidades de género -lo
masculino y lo femenino-, en estos moldes genéricos que permiten perpetuar
estereotipos, que no resultan ser nada favorables para las mujeres” (Posada,

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



24 Ignasi Brunet Icart

2007a:294). Por otro lado, el feminismo de la diferencia, entendida ésta como lo
diferente, no como lo inferior, sino como “lo otro”, como “lo no-idéntico”. Un
feminismo que se fundamenta en la critica feroz al feminismo igualitario, al que
tilda de reformista por demandar la equiparacion de derechos entre hombres y
mujeres. Para el feminismo de la diferencia “la dualidad de géneros no puede ser
reclamada ni abolida, puesto que se trata de un orden dual que no es ni cultural ni
biologico, sino que pertenece al orden de las cosas mismas -casi en un sentido
existencial u ontoldgico” (Posada, 2007a:295). Como afirma Irigaray (1994:57-58),
“lo natural es por lo menos dos: masculino y femenino. Todas las especulaciones
sobre la superacion de lo natural en lo universal olvidan que la naturaleza no es una
(...) Asi, también para estas dos partes del género humano, que son el hombre y la
mujer. So6lo abusivamente son reducidas a uno. La razén muestra, en esta
reduccidn, su impotencia o su inmadurez (...) El género humano, pues, no habria
alcanzado la edad de la razon”.

4. LAS DOMINACIONES DE GENERO, CLASE SOCIAL, ETNIA,
SEXUALIDAD...

Dado que las diversas formas de estratificacion social se interrelacionan en
la vida de las mujeres, no se puede omitir en el analisis de la estratificacion social
el plano de las relaciones de género que estan claramente cruzadas por las de clase,
raza, etnia, edad, opcion sexual. De hecho, es la posicion de clase, la pertenencia
étnica, la opcidon sexual de la mujer la que acaba estructurando el significado
concreto que el género tiene para ella (Moore, 1999). En este sentido, para el
feminismo “negro” o “multirracial” carece de sentido referirse a un sujeto
femenino genérico, puesto que el plano de lo femenino es un ambito internamente
fragmentado por la clase, la raza, las caracteristicas étnicas o la edad. En palabras
de Butler (2001a:35), el género no es exhaustivo, “no es coherente o consistente en
contextos historicos distintos”; su significado se construye invariablemente en
relacion con las modalidades raciales, de clase, étnicas, sexuales y regionales de
cada situacion (Guadarrama y Torres, 2007b). Por consiguiente, el género es una
“relacion entre sujetos socialmente constituidos en contextos especificos” (Butler,
2001a:43), de ahi que el feminismo postcolonial reclame andlisis especificos
contextualizados y diferenciados de las formas en que las mujeres se confirman
como un grupo sociopolitico, histdrico y cultural particular.

El planteamiento que efectiia Butler explica la posicion del feminismo
“negro”. Asi, para Hooks (1984), las feministas blancas nos han convertido en los
“objetos” de su discurso privilegiado sobre la raza. Como “objetos”, hemos
permanecido desiguales, inferiores. Aunque puedan estar preocupadas
sinceramente por el racismo, su metodologia sugiere que no estan libres del tipo de
paternalismo endémico a la ideologia de la supremacia blanca. Algunas de esas
mujeres se colocan a si mismas en la posicion de “autoridades” que deben mediar

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 25

la comunicacion entre las mujeres blancas racistas y las mujeres negras enfadadas a
quienes creen incapaces de elaborar discursos racionales. Segin Amos y Parmar
(1984), la percepcion que las feministas blancas de clase media tienen de aquello
de lo que necesitan liberarse tiene poca o ninguna relevancia para la experiencia
del dia a dia de la mayoria de las mujeres negras. En palabras de Lorde (1984:117),
“mientras las mujeres blancas ignoren su privilegio incorporado y definan a las
mujeres Unicamente en términos de su propia experiencia, las mujeres de color se
convertiran en la otra, la extrafia cuya experiencia y tradicion es demasiado
extraterrestre para poderse entender”.

Reconocer la complicidad de las mujeres “privilegiadas” con la opresion o
la perpetuacion de las practicas opresoras supone considerar las estructuras sociales
y materiales de dominacion, y asumir que las categorias de lo femenino y de lo
masculino en el ambito epistemoldgico “tienen importantes correlatos sociales.
Porque sirven para clasificar a grupos sociales, otorgando a las personas
determinados rasgos que les han de caracterizar, y para estructurar los espacios e
instituciones sociales” (Pérez Orozco, 2007:32). De aqui que desde la denominada
politica de la localizacion (Rich, 1980a, 1986) se defina el género no como una
construccion binaria y monolitica, sino como una marca de una posicion de
subordinacion que estd cualificada por otras variables de opresion. El género,
inserto en una compleja red de relaciones de poder, no es el tnico determinante de
la identidad de una persona y, al mismo tiempo, su forma concreta depende de esa
red, y es que las variaciones que existen entre mujeres de diferentes clases,
orientaciones sexuales y de diferentes origenes étnicos son tan importantes para la
posicion social de la mujer como los elementos comunes inherentes al hecho de ser
una mujer dentro de una sociedad determinada (Beneria y Sen, 1983). Entonces,
hay que situar a hombres y mujeres en multiples sistemas de dominacién (Parella,
2003), y explicar por qué hay mujeres y hombres que lo tienen todo y mujeres y
hombres que no tienen nada (Baca y Thornton, 1994). De un modo mas especifico,
hablar de dos géneros contribuye a esencializar las diferencias e ignorar la
complejidad de las identidades sexuales y sociales posibles. De ahi que no se pueda
olvidar relacionar el género con otras categorias que informan de las relaciones
sociales y de las formas culturales (Beltran y Maquieria, 2001; Juliano, 1994,
2004), y es que el gran error de la feminista de clase media es dar por supuesto que,
con independencia del origen de clase, opcidon sexual y origen étnico, la
experiencia del sexismo es la misma, como si en realidad existiera la “mujer
genérica” (Parella, 2005a, 2005b), y como si en realidad existiera un dato a priori -
el sexo-, previo a su denominacion, esto es, a una lectura interesada de los cuerpos
que toma los datos fisicos de éstos como causa de las practicas sociales y no como
efectos de procesos sociales que instituyen dispositivos disciplinarios que
convierten a los propios cuerpos en algo relevante desde el punto de vista de la
clasificacion jerarquica de los sexos y/o géneros (Mora, 2005; Izquierdo, 2000,
2001; Butler, 2001a, 2001b).

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



26 Ignasi Brunet Icart

Ante esta jerarquizacion, no hay mas alternativa que el cuestionamiento y
la des-identificacion en los mandatos y asignaciones de la “tecnologia del género”
(Lauretis, 1987). Como también hay que cuestionar los modos a través de los
cuales las mujeres son construidas en los procesos étnicos y nacionales, tal y como
es desarrollado en el feminismo postcolonial (Chakravorti Spivak, 1999a, 1999b;
Femenias, 2000; Marre, 2001), definido como un conjunto amplio de trabajos que
examinan la condicion historica de las mujeres en los paises liberados de su
dominacion colonial después de la Segunda Guerra Mundial (Femenias, 2000). Un
feminismo critico de la légica de dominio mundial que genera un centro (el
Imperio) y una periferia (las colonias), vinculados entre si “por un movimiento
expansionista regulado desde dentro de las fronteras del Imperio por un discurso
social que marca el lugar de la experiencia efectiva de la marginalidad, a la vez que
permite su transformacion en experiencia critica” (Femenias, 2005:157).

El feminismo postcolonial representa una suerte de pérdida de la inocencia
sobre las narrativas igualitarias modernas, su neutralidad y su potencial
emancipatorio. Un feminismo que “regula las definiciones de qué somos, como
somos, quiénes somos, desde el punto de vista de la cultura hegemonica. Asi, el
Pensamiento Postcolonial explora los niveles tedricos de las patologias sociales que
giran en torno al antagonismo contingente como piso de una necesidad historica.
Sobre esa base, se elaboran estrategias de emancipacion, planteando demandas
culturales no s6lo como un cambio de contenidos sino fundamentalmente como la
resignificacion simbolica de su inscripcion historica. Donde el multiculturalismo se
ancla en el pensamiento postmoderno para intersectar las inscripciones narrativas
del sujeto con la clase, el género, la opcidon sexual o la religion, el pensamiento
postcolonial, por su parte, toma como punto de partida la logica del dominio
entendida a partir de la dialéctica binaria Uno-Otro, en términos de colonizador-
colonizado, y se mueve criticamente dentro de un marco moderno del poder”
(Femenias, 2005:156-157).

En el multiculturalismo més radical, a las mujeres se las identifica en tanto
que estarian dentro de una cultura especifica, étnica o nacional, y al margen que
¢sta genere o no desigualdades y subordinaciones ilegitimas. Al respecto,
Magquieira (2006a) afirma que las mujeres en los procesos étnicos y nacionales han
sido construidas primero, como reproductoras bioldgicas de los miembros de la
nacién y las colectividades étnicas; segundo, como reproductoras de los limites de
los grupos étnicos o nacionales; tercero, como participantes fundamentales en la
reproduccion ideoldgica de la colectividad y como transmisoras de su cultura;
cuarto, como representacion de las diferencias étnicas o nacionales, como un foco y
simbolo en los discursos ideoldgicos utilizados en la construccion, reproduccion y
transformacion de las categorias nacionales y étnicas, y quinto como participantes
en las luchas nacionales, econdmicas, politicas y militares.

El énfasis en los roles reproductivos de las mujeres “se deriva de la
importancia atribuida al origen o destino comin en la construccion de gran parte de

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 27

las identidades étnicas y nacionalistas. Por consiguiente, no es casual que las
comunidades étnicas y los Estados preocupados con la pureza racial o étnica hayan
reglamentado las relaciones sexuales de los miembros de las distintas
colectividades y sobre todo el control de los cuerpos y la sexualidad de las mujeres
para garantizar el crecimiento o freno de la cantidad y/o calidad de la poblacion”
(Maquieira, 2006a:74). Historicamente, las mujeres también han sido consideradas
como depositarias, guardianas y transmisoras de la cultura. En este sentido, se les
atribuye la reproduccion cultural de la comunidad, del grupo étnico o de la nacion.
Como responsables del honor de la colectividad, “se prescribe para las mujeres
espacios y comportamientos apropiados junto al uso de determinadas formas de
vestir que marcan los limites simbolicos del grupo. A través de estos modos
correctos en el vestir, los gestos y las conductas, las mujeres y las nifias se
convierten en la personificacion visible de los codigos culturales de su comunidad
y ellas mismas en simbolos de lo auténticamente propio frente a lo ajeno. Muchas
mujeres son torturadas o asesinadas por sus parientes cuando sus comportamientos
son considerados una vergilienza o deshonra para sus familias y comunidades. Una
situacion que se agudiza cuando los Modelos de Estado y las identidades de las
comunidades se vinculan a la religion, sacralizando asi al patriarcado y
retroalimentando las diversas formas de legitimacion de la desigualdad”
(Maquieira, 2006a:75).

De este modo mediante el esencialismo cultural se dota a la desigualdad de
un caracter de inmutabilidad e irreversibilidad. Sin embargo, el feminismo
postcolonial, en oposicion “a los modelos de autoctonia racial y cultural, sostienen
que en una era de constantes migraciones, de globalizacion de los mass-media y de
continuo flujo transnacional de la informacion, la distincion colonial-postcolonial
pura es imposible de sostener. La cultura de los colonizados -como ya habia
advertido Franz Fanon- irrevocablemente se altera en contacto con la de los
colonizadores y viceversa. La narrativa postcolonial rompe la estructura dentro /
fuera y con ella, las barreras que impiden resignificar los limites y producir lugares
de experiencia nuevos. No hay posibilidad de espacios homogéneos” (Femenias,
2005:158-159). Maquieira (2006a:70), siguiendo a Juliano (1994), afirma que este
esencialismo al defender la diferencia cultural la transforma paradoéjicamente en un
importante elemento de segregacion de los grupos subordinados y practicas
politicas sustentadas en la exclusion, ya que “al basarse en una conceptualizacion
estatica de la cultura esencializa la diferencia cultural haciéndola incompatible con
otras formas culturales, y de este modo se convierte en el soporte de ideologias y
practicas que consideran peligrosa o contaminante la aceptacion de individuos
provenientes de origenes étnicos diferentes, favoreciendo practicas de segregacion
o de configuracion de guetos marginales”. De este modo, el esencialismo
culturalista se convierte en la clave de la oposicion nosotros / ellos y tiene también
consecuencias importantes en el mantenimiento de la desigualdad de género.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



28 Ignasi Brunet Icart

Las relaciones de género son “vistas a menudo como constitutivas de la
esencia de las culturas y éstas como modos de vida indiscutibles que deben ser
transmitidos de generacion en generacion” (Maquieira, 2006a:71). En este sentido,
las tradiciones culturales y la (re)invencion de las tradiciones son, a menudo,
utilizadas como medios de legitimar la opresion de las mujeres. Y en situaciones en
las cuales tanto los varones individualmente como las colectividades étnicas o
nacionales se sienten amenazadas/os, este fenomeno se puede intensificar. No es de
extrafiar, pues, “que las iniciativas de cambio de las mujeres se interpreten como
una amenaza a la identidad cultural y a las tradiciones, ya que dado el papel
asignado como reproductoras biologicas y simbolicas de la comunidad, se las
convierte en objetos de control y culpables de la desintegracion sociocultural. Esta
es la razén por la que la defensa de la diferencia cultural se convierte, en muchas
ocasiones, en una nueva forma de legitimacion de la desigualdad” (Maquieira,
2006a:75).

Amoro6s (2005a:222) afirma que el término multiculturalidad designa el
hecho sociohistdrico, incrementado en la era de la globalizacion, de la coexistencia
de diversas culturas en los mismos ambitos geograficos. Pues bien, el
multiculturalismo radical pretende que cada cultura sea un bloque monolitico, “una
totalidad autorreferida, homogénea y estatica. Habria asi una inconmensurabilidad
radical entre los parametros propios de las distintas culturas. No seria posible ni
legitimo, de este modo, interpretar las diversas practicas que se ejercen en el seno
de cada cultura sino exclusivamente en funcion de los referentes de sentido de la
cultura en cuestion. Dicho de otra forma, habria un monismo hermenéutico del
significado, que so6lo podria ser descifrado por quienes comparten el marco
simbolico propio de cada totalidad cultural”. Sin embargo, desde el punto de vista
empirico, esta concepcion de la cultura no se sostiene. Podemos tener alguna duda
“sobre si se ajusta mas o menos a la descripcion de lo que habrian podido ser las
culturas en un pasado mas o menos remoto. Pero, desde luego, no es en absoluto
adecuada para pensar las dinamicas culturales en el mundo de la globalizacion. Las
culturas no son ni estaticas ni homogéneas, ni, mucho menos, totalidades
autorreferidas. Tan importantes como los supuestos compartidos son en ellas los
conflictos, las tensiones, los desajustes, los desgarramientos, los disensos y, desde
luego, el fenomeno del cambio cultural”. En la era de la globalizacion, se producen
“constantemente hibridaciones, préstamos, apropiaciones selectivas de ciertos
elementos de las culturas tanto hegemodnicas como no hegemonicas junto con
rechazos selectivos de otros. Nunca tiene lugar ni la total asimilacién ni la total
destruccion de una cultura por otra: también las culturas hegemodnicas son siempre
en alguna medida penetradas por las que no lo son. Los seres humanos no se
limitan a ser agentes de la reproduccion sociocultural: lo son también de la revision
de los codigos culturales” (Amoros, 2005a:224). La revision de los codigos
culturales significa, ademds, una via de emancipacidon, y para las mujeres
emanciparse significa emanciparse con respecto a su situacion de subordinacion,

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 29

que pasa necesariamente “por un proceso en el que pongan en cuestion la
diferencia genérica que les ha sido asignada como una construccién -politica,
cultural, simbolica- a la que no quieren estar sujetas y de la cual, en esa misma
medida, se des-identifican” (Amoros, 1997:19). Esto supone, para Braidotti (2004),
defender la idea de que cada persona tiene multiples identidades parciales entre las
que puede viajar, por propia voluntad o por imposicién social, y que esa
posibilidad misma de viajar hace que los sujetos no tengan una identidad fija, sino
situada en el tiempo y el espacio. El movimiento de atravesar fronteras de la
identidad es un proceso del cual participa activamente la propia persona, en una
“labor autoconstructora”, por lo que no puede entenderse como mera victima de un
determinismo social o biologico.

Braidotti (1994) habla del sujeto ndmada como alternativa a “la mujer” o
“las mujeres”. La condicion némada “es una nueva figuracion de la subjetividad de
un modo multidiferenciado no jerarquico. Némadas porque atraviesan estereotipos
y fronteras de la identidad, por obligacion o eleccidon, mas aun en los actuales
tiempos de globalizacién y migraciones. La identidad se entiende como un juego
de fronteras moviles, productoras de significados, poderes y estructuras; no
simplemente viajamos atravesando fronteras, sino que somos fronteras. La pureza
categorial que se cefila a los margenes impuestos por los sistemas de poder
(capitalismo, patriarcado, racismo...) dando como resultado identidades fijas y
coherentes (la clase, el género, la etnia...) se ha desterrado” (Pérez Orozco,
2007:25-26). Otra nueva figuracion es el ubicuo cyborg de Haraway (1995). El
cyborg se ha convertido en un icono de la idea de que se han desdibujado los
limites entre lo bioldgico y lo cultural, asi como entre el ser humano y la maquina.
Estas dicotomias solian posicionar a las mujeres en lo natural y lo diferente y
servian para sustentar el orden genérico previamente establecido. Al romper, como
lo hacen estas nuevas tecnologias del cuerpo, el vinculo entre feminidad y
maternidad, se alteran las categorias de cuerpo, sexo, género y sexualidad. Esto
redunda en una liberacion para las mujeres, que han estado cautivas de la biologia,
por lo que el cyborg constituye la figuracion de las nuevas subjetividades politicas,
y que Haraway caracteriza por contraposicion a tres referentes polémicos: la
subjetividad unitaria, la totalidad orgénica y la filosofia teleologica de la historia.
Sin embargo, frente a la figuracion cyborg, esta el fantasma de la ingenieria
genética y de la clonacion, que priva a las mujeres de cualquier control sobre la
reproduccion. En esta vision apocaliptica, “la tecnociencia estd profundamente
arraigada en el proyecto masculino de dominacién y de control de las mujeres y de
la naturaleza. El tropo clasico de la ciencia-ficcion, Frankenstein y su monstruo, se
invoca como el lado oscuro de cyborg -vida artificial fuera de control. Crece el
temor acerca de la manera en que pueda utilizarse el conocimiento del genoma para
intervenir en la naturaleza y redisenarla, tanto si se trata de alimentos
genéticamente modificados como de animales clonados o de seres humanos de una
raza perfeccionada. La propia vida (humana, vegetal y animal) corre el riesgo de

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



30 Ignasi Brunet Icart

que se biomedicalice y se mercantilice. La ingenieria genética y reproductiva se
entiende por lo tanto como un intento mas de usurpar a las mujeres la
autodeterminacion sobre su cuerpo” (Wajcman, 2006:15).

5. CONCLUSION

Deciamos en la introduccion que la division del trabajo es division sexual;
observable no tinicamente en el vinculo entre la feminizacion de la pobreza y el
empeoramiento de las condiciones de trabajo, sino también en el contenido y las
condiciones de trabajo hoy. Condiciones impuestas tras violentas
reestructuraciones 'y que no son mas que la extensiéon tendencial de las
caracteristicas del trabajo, tanto asalariado como no asalariado, estructural e
historicamente asignado a las mujeres, al trabajo en sentido genérico. El orden
sexual da cuenta de como el orden social estd profundamente generizado, y que la
actividad economica se haya interpretado a través de categorias masculinas
mediante valores androcéntricos. En sentido estricto, la naturaleza del trabajo tiene
una clara base en el sexo, dado que no es la division del trabajo lo que explica la
subordinacion de las mujeres, sino que es la desigualdad entre hombres y mujeres
lo que se incorpora como factor estructurante en las relaciones de produccion y en
la division del trabajo. Desde este punto de vista, son las desigualdades de género
las que determinan la posicion que hombres y mujeres ocupan en la produccion de
la existencia (Gardiner, 1997; Borderias et al., 1994; Ferber y Nelson, 1993;
Lagrave, 1993; Bourdieu, 2000), dado que todavia hoy el proceso de socializacion
esta organizado jerarquicamente entorno a los géneros, el que produce y reproduce
la vida humana, y el que produce y administra los medios que permiten la
ampliacion de la vida humana. Esta organizacion forma parte de un sistema de
dominaciéon masculina, y sin esta dominacion, el patriarcado “quedaria
desenmascarado como una dominacién arbitraria y acabaria siendo derrocado por
la rebelion de la mitad del cielo mantenida bajo sometimiento a lo largo de la
historia” (Castells, 1998:158). Bajo esta dominacion en la actualidad se observa
que la posicion econdomica de las mujeres se viene deteriorando, por su situacion en
el mercado laboral, en el trabajo doméstico y por el escaso acceso a la proteccion
contributiva. Ademas, el estudio de la pobreza y de la exclusion social de las
mujeres en Espafia carece de una trayectoria consolidada, existiendo referencias a
la denominada feminizacion de la pobreza (Fernandez, 1993; Lopez Larrea, 1989;
Martinez-Roman, 1997; Regidor et al., 1994), pero existe un déficit generalizado
desde una perspectiva de género. Déficit inexplicable si asumimos que las
diferencias de género configuran la vida de hombres y mujeres en aspectos
fundamentales (por ejemplo, la distribucion de ingresos, riqueza y tiempos), por lo
que hay que transformar las relaciones de género si se quiere mejorar la situacion
de las mujeres; relaciones que son claves para comprender la situacion social y
econdmica de las mismas, ya que al ser éstas las encargadas de realizar el trabajo

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 31

doméstico, cuentan con un doble problema. Por un lado, la dedicacién al cuidado
de personas mayores, enfermos o nifios obliga a reducir o suprimir toda actividad
remunerada. Ello supone una pérdida de la independencia econdémica al mismo
tiempo que se empobrece su red de relaciones sociales. Por otro lado, el hecho de
que las mujeres sean dependientes del ingreso de sus conyuges las situa
automaticamente en una situacion muy vulnerable, cuando cualquier
acontecimiento vital afecte al conyuge. Este es el caso, sefiala La Parra (2001), de
los hogares monoparentales o de las viudas, que se encuentran entre los grupos mas
vulnerables a la pobreza en nuestra sociedad. Esta situacion se debe a que en el
momento en que “el trabajo se convertia en un valor central que afianzaba social-
mente la existencia del individuo y se situaba asi en el corazon de la ciudadania
libre e igualitaria, las mujeres se veian excluidas del trabajo, de la individualidad
social y de la ciudadania” (Daune-Richard, 2007:242). Esta exclusion obedecia a
que las mujeres fueron definidas como “dependientes” de los vinculos familiares y
domésticos. Al convertirse “la relacion con el trabajo y el empleo en vinculo
individual en la nueva organizacion social (puesto que dependia del contrato), ellas
no podian integrarse plenamente en ella. Asi, durante mucho tiempo, el vinculo
familiar sera el que defina su vinculo con el empleo: o contribuyen a la produccion
de la empresa familiar, en la medida en que el marido es al mismo tiempo cabeza
de familia y empresario, o acceden al mercado de trabajo asalariado, aunque sea
bajo control del marido” (Daune-Richard, 2007:243).

BIBLIOGRAFIA

ALLO, F. y HARCOURT, W. (1997): “From South to the North; evolving perspectives on
gender and poverty”, Gender and development, vol. 5, n. 3, pp. 9-12.

AMOROS, C. (1985): Hacia una critica de la razon patriarcal, Barcelona, Anthropos.

- (1997): Tiempo de feminismo. Sobre feminismo, proyecto ilustrado y postmodernidad,
Madrid, Catedra.

- (2005a): “Feminismo y multiculturalismo”, en Amoros, C. y De Miguel, A. (eds.): Teoria
feminista: de la llustracién a la globalizacién. Vol. 3. De los debates sobre el género al
multiculturalismo, Madrid, Minerva.

- (2006): La gran diferencia y sus pequefias consecuencias... para las luchas de las
mujeres, Madrid, Catedra. Col. Feminismos.

AMOROS, C. y DE MIGUEL, A. (eds.): “Teoria feminista y movimientos feministas”, en
Amorods, C. y De Miguel, A. (eds.) (2007c): Teoria feminista: de la llustracion a la
globalizacidn. Vol. 1. De la llustracion al segundo sexo, Madrid, Minerva.

AMOS, V. y PARMAR, P. (1984): “Challenging Imperial Feminism”, en Bhavnani, K.,
(ed.) (2001a): Feminism and Race, Oxford, Oxford University Press

ANDERSEN, J. y LARSEN, J. (1998): “Gender, poverty and empowerment”, Critical
social policy, 55, pp. 241-258.

BACA, M. y THORNTON, B. (1994): “Difference and Domination”, en Baca, M. y
Thornton, B. (ed.): Women of Color in U.S. Society. Philadelphia, Temple University Press.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



32 Ignasi Brunet Icart

BARRY, K. (1987): Esclavitud sexual de la mujer, Barcelona, La Sal.

- (1994): “Teoria del feminismo radical: politica de explotacion sexual”, en Amoroés, C.
(coord.): Historia de la teoria feminista. Madrid, Direccién General de la Mujer de la
Comunidad de Madrid, Instituto de Investigaciones Feministas de la Universidad
Complutense.

- (2007): “Teoria del feminismo radical: politica de la explotacion sexual”, en Amoros, C. y
De Miguel, A. (eds.): Teoria feminista: de la llustracion a la globalizacion. Vol. 2. Del
feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid, Minerva.

BELTRAN, E. y MAQUIEIRA, V. (ed.) (2001): Feminismos. Debates teéricos y
contemporaneos, Madrid, Alianza Editorial.

BENERIA, L. (1992): “Accounting for women Work: the Progress of Two Decades”,
World Development, vol. 20 (1), pp. 63-95.

BENERIA, J. y SEN, G. (1983): “Desigualdades de clases y de género y el rol de la mujer
en el desarrollo economico: implicaciones tedricas y practicas”, Mientras Tanto, vol. 15,
nam. 5, pp. 91-113.

BENHABIB, S. (1990): “El Otro generalizado y el otro concreto”, en Benhabib, S. y
Cornell, D. (eds.): Teoria feminista y teoria critica, Valencia, Edicions Alfons el
Magnanim.

BORDERIAS, C.; CARRASCO, C. y ALEMANY, C. (1994): Las mujeres y el trabajo.
Rupturas conceptuales, Madrid, Icaria-Fuhem

BOSERUP, E. (1993): La mujer y el desarrollo econdmico, Madrid, Minerva Ediciones.
BOURDIEU, P. (2000): La dominacioén masculina, Barcelona, Anagrama.

BRAIDOTTIL R. (1994): Sujetos némadas, Buenos Aires, Paidos.

- (2004): Feminismo, diferencia sexual y subjetividad némada, Barcelona, Gedisa.
BRULLET, C. (2004): “La maternidad en occidente y sus condiciones de posibilidad en el
siglo XX1I”, en De La Concha, A. y Osborne, R. (coords.): Las mujeres y los nifios primero.
Discursos de la maternidad, Barcelona, Icaria.

BUTLER, J. (1990): “Variaciones sobre sexo y género. Beauvori, Wittig y Foucault”, en
Benhabib, S. y Cornell, D. (comp.) : Teoria Feminista y teoria critica. Valéncia, Edicions
Alfons el Magnanim, Institucio Valenciana dEstudis i Investigacio.

- (2001a): El género en disputa. México, D. F., Paidos, Género y Sociedad.

- (2001b): Mecanismos psiquicos del poder. Madrid, Catedra, Feminismos, 68.
CARRASCO, C.; ALABART, A.; COCO, A.; DOMINGUEZ, M.; MARTINEZ, A;
MAYORDOMO, M.; RECIO, A. y SERRANO, M. (2003): Tiempos, trabajos y
flexibilidad: una cuestion de género, Madrid, Instituto de la Mujer.

CASTANO, C.; IGLESIAS, C.; MANAS, E. y SANCHEZ-HERRERO, M. (1999):
Diferencia o discriminacion: La situacion de las mujeres espafiolas en el mercado de
trabajo y el impacto de las nuevas tecnologias de la informacién. Madrid, CES.
CHAKRAVORTI SPIVAK, G. (1999a): “;Puede el sujeto subalterno hablar?”, Orbius
Tertius, 6, pp. 175-235.

- (1999b): A critique of Postcolonial Reason, Londres, Harvard University Press.
DAUNE-RICHARD, A. M. (2007): “Las mujeres y la sociedad salarial: una investigacién a
partir de los casos de Francia, Reino Unido y Suecia”, en Prieto, C. (ed.): Trabajo, géneroy
tiempo social, Barcelona, Hacer.

DWORKING, A. (1980): “Why So-Called Radical Men Love and need Pornography”, en
Lederer, L. (ed.): Take Back the Night, New York, William Morrow.

DWORKING, A. (1981): Pornography, New York, Perigee Books.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 33

ECHOLS, A. (1983): “The New Feminism of Yin and Yang”, a Snitow, A., Stansell, C., y
Thompson, Sh. (eds.): Powers of Desire. The Politics of Sexuality, New York, Monthly
Review Press.

FEMENIAS, M. L. (2000): Sobre sujeto y género: lecturas feministas de Beauvoir a
Butler, Buenos Aires, Catalogos.

- (2005): “El feminismo postcolonial y sus limites”, en Amords, C. y De Miguel, A. (eds.)
Teoria feminista: de la Ilustracién a la globalizacién. Vol. 3. De los debates sobre el
género al multiculturalismo, Madrid, Minerva.

FERBER, M. y NELSON, J. (eds.) (1993): Mas alla del hombre econémico, Madrid,
Catedra, la Universidad de Valencia y el Instituto de la Mujer.

FERNANDEZ, B. (1993): “La feminizacién de la pobreza”, Mujeres en Accion, nim. 4
extraordinario, pp. 14-23.

FOLGUERA, P. (2006a): “La equidad de género en el marco internacional y europeo”, en
Magquieira, V. (ed.), Mujeres, globalizacion y derechos humanos, Madrid, Catedra.
FRIEDAN, B. (1974): La mistica de la feminidad, Madrid, Jucar.

GARDINER, J. (1997): Gender, Care and Economics, London, MacMillan Press Ltd.
GREER, G. (1985): Sexo y destino, Barcelona, Plaza y Janés.

- (2000): La mujer completa. Barcelona, Kairos.

GUADARRAMA, R. y TORRES, J. L. (coords.) (2007b): Los significados del trabajo
femenino en el mundo global. Estereotipos, transacciones y rupturas, Barcelona,
Anthropos.

HARAWAY, D. (1995): Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza,
Madrid, Catedra. Col. Feminismos.

HARDING, S. (1986): The Science Question in Feminism, Cornell University Press, New
York, Ithaca.

- (ed.) (1987): Feminism and Methodology: Social Science Issues, Bloomington, Indiana
University Press.

HARTMANN, H. (1981): “The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism: Towards a
More Progressive Union”, en Sargent, L. (comp.): Women and Revolution, Boston, South
End Press.

- (1994): “Capitalismo, patriarcado y segregacion de los empleos por sexo”, en Borderias,
C. etal. (eds.): Las mujeres y el trabajo, Madrid, Icaria- Fuhem.

HOOCKS, B. (1984): “Black Women: Shaping Feminist Theory” en Bhavnani (ed.).
Feminism and Race, New York, Oxford University Press.

IRIGARAY, L. (1994): Amo a ti, Barcelona, Icaria.

IZQUIERDO, M. J. (2000): Cuando los amores matan, Madrid, Libertarias. Saber vivir.

- (2001): Sin vuelta de hoja. Sexismo: poder, placer y trabajo, Barcelona, Bellaterra, La
Biblioteca del Ciudadano.

JEFFREYS, S. (1996): La herejia lesbiana. Una perspectiva feminista de la revolucion
sexual lesbiana, Madrid, Catedra.

JONASDOTTIR, A. (1993): El poder del amor. Le importa el sexo a la democracia?
Valencia, Catedra, Col. Feminismos.

JULIANO, D. (1994): “La construccion de la diferencia: los latinoamericanos”, Papers, 43:
23-32.

- (2004): Excluidos y marginales, Madrid, Catedra.

KABEER, N. (1997): “Tactics and trade-off: revisiting the links between gender and
poverty”, Institute of Development Studies Bulletin, 28.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



34 Ignasi Brunet Icart

- (1998): Realidades trastocadas. Las jerarquias de género en el pensamiento del
desarrollo, México, Paidos.

LAGARDE, M. (1996): Género y feminismo. Desarrollo humano y democracia. Madrid,
Horas y Horas.

LAGRAVE, R. M. (1993): “Una emancipacion bajo tutela. Educacion y trabajo de las
mujeres en el siglo XX”, en Duby, G. y Perrot, M., Historias de las mujeres, Madrid,
Taurus.

LA PARRA, D. (2001): “Vida familiar y empobrecimiento”, en Tortosa, J. M. (coord.):
Pobreza y perspectiva de género, Barcelona, Icaria.

LAURETIS, T. de (1987): Technologies of Gender. Essay in Theory, Films and Fiction”
Bloomington, Indiana University Press.

- (2000): Diferencias, Madrid, Horas y Horas.

LOPEZ LARREA, M. F. (1989): “La feminizacion de la pobreza”, Cuadernos de accion
social, nam. 14, pp. 51-55.

LORDE, A. (1984): “The Masters Tools Will Never Dismantle the Masters House”, en
Lorde, A. (ed.): Sister Outsider: Essays and Speeches, Santa Cruz, The Crossing Press.
MAQUIEIRA, V. (2006a): “Mujeres, globalizacion y derechos humanos”, en Maquieira, V.
(ed.): Mujeres, globalizacién y derechos humanos, Madrid, Catedra.

- (2006b). Mujeres, globalizacién y derechos humanos. Madrid: Catedra.

MARCOUX, A. (1998): “The Feminization of Poverty: Claims, Facts, and Data Needs”,
Population and Development Review, vol. 24, n°. 1, pp. 131-139.

MARRE, D. (2001): “La continuidad de la exclusion en el proceso de construccion de la
nacion: ediciones y (re)ediciones, en Nahs, M., y Marre, D., Multiculturalismos y género,
Barcelona, Bellaterra.

MARTINEZ ROMAN, M. A. (1997): “Politica social, pobreza y exclusion social”, en
Aleman, C. y Garcés, J.: Politica social, Madrid, McGraw Hill.

MARTINEZ, M. A. (2001): “Género, pobreza y exclusién social: diferentes
conceptualizaciones y politicas publicas”, en Tortosa, J. M. (coord.): Pobreza y perspectiva
de género, Barcelona, Icaria.

MARUANI, M. (2002): Trabajo y el empleo de las mujeres, Madrid, Editorial
Fundamentos.

- (2007): “Tiempo, trabajo y género”, en Prieto, C. (ed.): Trabajo, género y tiempo social,
Barcelona, Hacer.

MARUANI, M., ROGERAT, C. y TORNS, T. (dirs.) (2000): Las nuevas fronteras de la
desigualdad. Hombres y mujeres en el mercado de trabajo, Barcelona, Icaria.

MILLET, K. (1995): Politica sexual, Madrid, Ed. Catedra. Col. Feminismos.

MOLINA, C. (1994a): “El feminismo socialista contemporaneo en el ambito anglosajon”,
en Amords, C. (coord.) Historia de la Teoria feminista, Madrid, Instituto de
Investigaciones Feministas. Universidad Complutense de Madrid.

- (1994b): Dialéctica Feminista de la llustracion, Barcelona, Anthropos.

- (2000): “Debates sobre el género”, en Amords, C. (ed) Feminismo y Filosofia, Madrid,
Sintesis.

- (2007): “El feminismo socialista estadounidense desde la Nueva Izquierda. Las teorias del
sistema dual (Capitalismo + Patriarcado)”, en Amords, C., y De Miguel, A. (eds.) Teoria
feminista: de la llustracion a la globalizacién, vol. 2. Del feminismo liberal a la
posmodernidad, Madrid, Minerva.

MOORE, H. L. (1999): Antropologia y feminismo, Madrid, Catedra.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 35

MORA, E. (2005): “Patriarcado, capitalismo y clases sociales”, en Giro, J. (ed.) El género
guebrantado. Sobre la violencia, la libertad y los derechos de la mujer en el nuevo milenio,
Madrid, Catarata.

MURARO, L. (1992): “Sobre la autoridad femenina”, en Birulés, F. (comp.) Filosofia y
género. Identidades femeninas, Pamplona, Pamiela.

- (1994): El orden simbélico de la madre, Madrid, Horas y Horas.

OLIVA PORTOLES, A. (2007): “La teoria de las mujeres como clase social: Christine
Delphy y Lidia Falcon”, en Amorés, C. y De Miguel, A. (eds.): Teoria feminista: de la
lHustracién a la globalizacion. Del feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid, Minerva
Ediciones.

OSBORNE, R. (2007): “Debates en torno al feminismo cultural”, en Amorés, C. y De
Miguel, A. (eds.): Teoria feminista: de la llustracion a la globalizacién, vol. 2. Del
feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid, Minerva.

PARELLA, S. (2003): Mujer, inmigrante, trabajadora: la triple discriminacion, Barcelona,
Anthropos.

- (2005a): “La maternidad a distancia de las empleadas domésticas latinoamericanas en
Espafia. La vulneracion del derecho a la vida familiar en el contexto de la
internacionalizacion de la reproduccion”, en Gird, J. (ed.): El género quebrantado. Sobre la
violencia, la libertad y los derechos de la mujer en el nuevo milenio, Madrid, Catarata.

- (2005b): “Segregacion laboral y vulnerabilidad social de la mujer inmigrante a partir de la
interaccion entre clase social, género y etnia”, en Solé, C. y Flaquer, LL. (eds.): El uso de
las politicas sociales por las mujeres inmigrantes, Madrid, Instituto de la Mujer.
PATEMAN, C. (1995): El contrato sexual, Barcelona, Anthropos.

PEREZ OROZCO, A. (2007): Perspectivas feministas en torno a la economia: el caso de
los cuidados, Madrid, Consejo Economico y Social.

PERONA, A. (2007): “El feminismo liberal estadounidense de posguerra: Betty Friedan y
la refundaciéon del feminismo liberal”, en Amords, C. y De Miguel, A. (eds.): Teoria
feminista: de la Illustracion a la globalizacién, vol. 2. Del feminismo liberal a la
posmodernidad, Madrid, Minerva.

PICCHIO, A. (1992): Social Reproduction: the Political Economy of the Labour Market,
Cambridge, Cambridge University Press.

- (1999): “Visibilidad analitica y politica del trabajo de reproduccién social”, en Carrasco,
C., “Mujeres en economia. Nuevas perspectivas para viejos y nuevos problemas”,
Barcelona, Icaria, Antrazyt, nam. 147.

PNUD (1995): Informe sobre Desarrollo Humano 1994, México, Fondo de Cultura
Econémica.

POSADA, L. (1998): Sexo y esencia. De esencialismos encubiertos y esencialismos
heredados, Madrid, Horas y Horas.

- (2000): “De discursos estéticos, sustituciones categoriales y otras operaciones simbolicas:
en torno a la filosofia del feminismo de la diferencia”, en Amoros, C. (ed.) Feminismo y
Filosofia, Madrid, Sintesis.

- (2001): “Las hijas deben ser siempre sumisas (Rousseau). Discurso patriarcal y violencia
contra las mujeres: reflexiones desde la teoria feminista”, en Bernardez, A. (ed.) Violencia
de género y sociedad: una cuestion de poder. Madrid, Instituto de Investigaciones
Feministas, Ayuntamiento de Madrid.

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



36 Ignasi Brunet Icart

- (2007a): “La diferencia sexual como diferencia esencial: sobre Luce Irigaray”, en
Amorés, C. y De Miguel, A. (eds.): Teoria feminista: de la llustracion a la globalizacion.
Del feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid, Minerva Ediciones.

- (2007b): “El pensamiento de la diferencia sexual: El feminismo italiano. Luisa Murazo” y
“El orden simbdlico de la madre”, en Amoros, C. y De Miguel, A. (eds.) Teoria feminista:
de la llustracion a la globalizacion. Del feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid,
Minerva Ediciones.

PULEO, A. (2007): “Lo personal es politico: el surgimiento del feminismo radical”, en
Amords, C. y De Miguel, A. (eds.): Teoria feminista: de la llustracion a la globalizacion,
vol. 2. Del feminismo liberal a la posmodernidad, Madrid, Minerva.

RICH, A. (1980a): “Compulsory Heterosexuality and lesbian existence”, en Abelove et al.
(eds.): The Leshian and Gays Studies Readers, NewYork, Routledge.

- (1986): Blood, Bread and Poetry: Selected Prose 1979-1985, Londres, Virago.

SCOTT, S. W. (1984): Gender and the Politics of History, New York, Columbia
University.

TORTOSA, J. M. (1993): La pobreza capitalista, Madrid, Tecnos.

- (coord.), (2001): Pobreza y perspectiva de género, Barcelona, Icaria.

WAIJCMAN, J. (2006): El tecno feminismo, Madrid, Ediciones Catedra.

WITTIG, M. (1981): “One Is Not Born a Woman”, en Feminist Issues, vol. 1, nam. 2.

Breve curriculo:

Ignasi Brunet Icart

Catedratico de Sociologia de la Universitat Rovira i Virgili de Tarragona. Director del
Programa de Doctorado “Organizacion Industrial: Empresas y Mercados”, distinguido con
la Mencion de Calidad por el Ministerio de Educacion y Ciencia. Las actuales lineas de
investigacion en que trabaja son: organizacion industrial, pymes y modelos de
organizacion, mercados de trabajo y empleabilidad, estrategia empresarial, género y
creacion de empresas, género y pobreza. Sus ultimos libros publicados son: Brunet, I. y
Belzunegui, A., Teorias sobre la empresa, (2005); Brunet, 1. y Alarcon, A., ;Quién crea
empresas? Redes y empresarialidad, (2005); Brunet, I. y Bocker, R., Desarrollo, industria
y empresa, (2007); Brunet, I. y Vidal, A., El gobierno del factor humano, (2008).

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



La perspectiva de género 37

BARATARIA. Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales, N° 9, pp. 15-36, 2008, ISSN: 1575-0825



